
 
 

CAMINHOS DE COMUNHÃO 
Propostas temáticas para 2026-2027 

 

Caderno 1 
A SINODALIDADE COMO 

DIMENSÃO CONSTITUTIVA DA IGREJA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



2 

A PALAVRA DO PAPA LEÃO XIV 
 
 
“O caminho da sinodalidade é um caminho de comunhão para a 
missão, no qual todos somos chamados a participar(...) Para 
prosseguir neste caminho, referistes a importância da formação. 
Formação para a escuta, formação para uma espiritualidade da 
escuta. Em particular – sublinhastes – nos seminários. Mas também 
para os bispos! (...) A formação de todos. A formação nos seminários, 
dos sacerdotes, dos bispos e dos colaboradores leigos deve estar 
enraizada na vida ordinária e concreta da Igreja local, das paróquias e 
de tantos outros lugares significativos onde se encontram as pessoas, 
em particular aquelas que sofrem. Como aqui observastes, não 
bastam um ou dois dias, nem mesmo uma semana, para aprofundar 
um tema a ponto de o viver. Seria importante, portanto, que o nosso 
modo ordinário de trabalhar juntos fosse uma ocasião de formação e 
crescimento para aqueles com quem trabalhamos, a todos os níveis, 
desde o paroquial ao da Cúria Romana. Onde, por exemplo, se pode 
ordinariamente crescer num estilo sinodal é nas visitas pastorais. 
Também todos os organismos de participação devem ser revitalizados. 
Porém, tudo isto está relacionado com o caminho de implementação 
do Sínodo, que prossegue e terá uma etapa fundamental na 
Assembleia Eclesial programada para o ano de 2028. Encorajo-vos a 
ser fermento deste caminho. É um caminho para a missão da Igreja, 
um caminho ao serviço do anúncio do Evangelho de Cristo (...)”. 
 
Papa Leão XIV 
Discurso no encerramento do Consistório Extraordinário de janeiro de 2026 
  



3 

PREFÁCIO 
 
 
Em cada tempo, a Igreja é chamada a escutar atentamente o sopro do 
Espírito de Deus. Hoje, essa escuta acontece num mundo em rápidas 
mudanças, feridas abertas e onde o Homem vive com uma profunda 
sede de esperança. A revolução tecnológica e digital em curso e as 
transformações sociais reconfiguram a forma como estamos, como 
nos relacionamos e como entendemos o mundo e os acontecimentos. 
No seio da Igreja há também desafios que nos interpelam para que 
possamos continuar a ser fiéis à missão confiada por Jesus de 
anunciar o Evangelho a todas as criaturas.  
 
É neste âmbito que a sinodalidade se revela uma graça e um caminho 
fundamental a percorrer na vida da Igreja do tempo presente. A 
sinodalidade não é apenas um conceito vago, mas o modo concreto 
de ser Igreja onde o Povo de Deus caminha junto, escuta, discerne e 
partilha responsabilidades na missão. 
 
O processo sinodal em curso desde 2021, que brota do coração do 
Evangelho e da própria identidade da Igreja como Povo de Deus 
reunido pela ação do Espírito Santo que a guia e conduz, resultou no 
Documento Final do Sínodo que foi aprovado e promulgado pelo Papa 
Francisco no final da II Sessão da XVI Assembleia Geral Ordinária do 
Sínodo dos Bispos, a 26 de outubro de 2024, incorporando-o assim no 
magistério da Igreja e indicando o caminho a seguir para uma Igreja 
mais sinodal.  
 
Encontramo-nos agora na fase de receção e implementação do 
Documento Final nas comunidades locais rumo à Assembleia Eclesial 
de 2028. É uma oportunidade de renovação da ação pastoral em cada 
grupo, comunidade, paróquia e diocese, mas é também um caminho 
que exige profunda conversão pessoal e comunitária, o cultivo da 
escuta, da abertura ao outro, do discernimento comum e a coragem 
para rever hábitos instalados.  



4 

Estas publicações mensais preparadas pela Equipa Sinodal da 
Conferência Episcopal Portuguesa (CEP) nascem depois do II Encontro 
Sinodal Nacional que se realizou em Fátima, a 10 de janeiro de 2026, 
onde a proposta apresentada foi considerada uma ferramenta útil para 
aprofundar e concretizar o caminho sinodal. Inspiradas na experiência 
eclesial de outras Igrejas particulares, as publicações pretendem 
oferecer pistas de reflexão que contribuam para consolidar a 
sinodalidade como prática estruturante da vida das comunidades 
cristãs.   
 
De fevereiro de 2026 até fevereiro de 2027, desejamos que este 
subsídio seja um ponto de partida para fecundas conversações no 
Espírito e um contributo para fortalecer a comunhão, promover a 
participação e renovar a missão, ajudando as comunidades a 
concretizar as orientações sinodais e a caminhar juntas, na fidelidade 
a Jesus e ao seu Evangelho, para O anunciar com alegria e esperança. 
 
Equipa Sinodal da CEP 
  



5 

INTRODUÇÃO 
 
 
A Igreja encontra-se, hoje, perante um momento particularmente 
decisivo da sua história. A complexidade cultural do tempo presente e 
as tensões internas que a atravessam, como o clericalismo, a 
fragilização dos vínculos comunitários, a dificuldade em acolher e 
integrar a diversidade, bem como a escuta efetiva do Povo de Deus, 
revelam que a questão fundamental ultrapassa o plano meramente 
organizativo e situa-se no âmbito teológico: de que modo pode a Igreja 
permanecer fiel à sua identidade mais profunda e, simultaneamente, 
responder ao mundo contemporâneo com credibilidade evangélica? 

A resposta emerge do reconhecimento de que a sinodalidade não 
constitui um mero acrescento funcional, mas uma exigência 
intrínseca da própria natureza da Igreja. A Escritura testemunha um 
povo convocado por Deus para caminhar em conjunto; a tradição, de 
modo particular no primeiro milénio, revela uma Igreja que discernia 
comunitariamente os caminhos a seguir; e o Concílio Vaticano 
II afirma a Igreja como koinonia, isto é, comunhão de batizados 
animada pelo Espírito Santo (cf. Lumen Gentium, 4; 9-12). Se a Igreja é 
comunhão, então é constitutivamente sinodal, pois só pode viver e 
agir através da participação corresponsável, da escuta recíproca e do 
discernimento comum de todos os fiéis. 

Todavia, a receção incompleta e desigual do Concílio Vaticano 
II permitiu a persistência de modelos clericais que identificam a 
autoridade com o exercício de poder e produzem relações 
assimétricas no interior da comunidade eclesial. 

A sinodalidade propõe superar este desvio, não através da negação ou 
eliminação da hierarquia, mas mediante a redescoberta da sua 
verdade teológica mais profunda: a autoridade é, por natureza, 
diakonia, ou seja, serviço e a hierarquia existe para promover, 
sustentar e salvaguardar a comunhão. 



6 

A Conferência Episcopal Portuguesa (CEP) tem vindo a assumir de 
forma clara e explícita o compromisso de promover, aprofundar e 
integrar a sinodalidade no discernimento e na vida pastoral da Igreja 
em Portugal, traduzindo o ensinamento conciliar e o atual caminho 
sinodal em iniciativas concretas. Para além da organização 
de encontros sinodais de âmbito nacional, que reúnem bispos, 
membros das equipas sinodais diocesanas e representantes dos 
conselhos pastorais para refletirem conjuntamente sobre o 
Documento Final do Sínodo dos Bispos, pretende-se agora oferecer 
mais este contributo, com o objetivo de favorecer a sua aplicação 
prática nas comunidades locais, de forma que a sinodalidade se torne 
uma experiência vivida e estruturante e não apenas um conceito 
teórico ou programático. 

Este subsídio, elaborado pela Equipa Sinodal da CEP, o primeiro 
de um conjunto de treze, inspirado nos Cuadernillos de La 
Sinodalidad, desenvolvidos pelo Conselho Episcopal da América 
Latina e do Caribe (CELAM) em parceria com a Editorial 
Claretiana, tem como finalidade lançar pistas de reflexão e 
debate sobre os fundamentos bíblicos, teológicos e conciliares da 
sinodalidade, analisar os desafios concretos que a sua 
implementação coloca e apontar caminhos possíveis para que a Igreja 
possa ser, no século XXI, aquilo que é por força da sua própria 
constituição: uma comunhão em caminho, capaz de escutar, 
discernir e evangelizar com renovada fidelidade ao Evangelho. 
 
 
De fevereiro de 2026 a fevereiro de 2027 serão publicados os seguintes 
temas:  
 
FEVEREIRO 2026 
A sinodalidade como dimensão constitutiva da Igreja  
–  Fundamentos bíblicos, teológicos e eclesiológicos  
–  A sinodalidade no Documento Final e no magistério do Papa 

Francisco  
 



7 

MARÇO 2026 
Como prosseguir um caminho rumo a uma Igreja constitutivamente 
sinodal?  
– Sinodalidade como estilo, processo e estrutura  
– Entre conversão espiritual e reforma institucional  
 
ABRIL 2026 
Igreja hierárquica e Igreja sinodal: tensão ou complementaridade?  
– Autoridade, serviço e corresponsabilidade  
– Superar polarizações e falsas dicotomias  
 
MAIO 2026 
Gestão e superação de conflitos numa Igreja sinodal  
– Conflito como lugar teológico  
– Mediação, escuta e reconciliação eclesial  
 
JUNHO 2026 
O sensus fidei do povo de Deus: fundamento e desafios  
– Escuta do Povo de Deus e participação real  
– Limites, critérios e discernimento do sensus fidei  
 
JULHO 2026 
Discernimento comunitário: coração da sinodalidade  
– Dimensão espiritual do discernimento  
– Práticas concretas e critérios de autenticidade  
 
AGOSTO 2026 
Processos sinodais e tomada de decisões  
– Consulta, deliberação e decisão  
– O papel da autoridade no processo sinodal  
 
SETEMBRO 2026 
Sinodalidade e ministérios: uma Igreja toda ministerial  
– Batismo, carismas e serviços  
– Superar clericalismos e reducionismos  



8 

 
OUTUBRO 2026 
O papel dos diáconos numa Igreja sinodal  
– Diaconia, liturgia, Palavra e caridade  
– Potencialidades pouco exploradas  
 
NOVEMBRO 2026 
Presbíteros e bispos numa Igreja sinodal  
– Liderança sinodal, colegialidade e comunhão  
– Conversão do exercício do ministério ordenado  
 
DEZEMBRO 2026 
Vida consagrada e sinodalidade  
– Testemunho profético, escuta e mediação  
– Relação entre carisma e instituição  
 
JANEIRO 2027 
Sinodalidade e direito canónico: desafios e possibilidades  
– Potencialidades do Código de Direito Canónico  
– Pistas e sugestões para revisão e desenvolvimento normativo 
 
FEVEREIRO 2027 
A vocação dos leigos na Igreja Sinodal 
- Corresponsabilidade diferenciada e participação ativa  
- Batizados em missão na vida quotidiana 
  



9 

CADERNO 1 
 

A SINODALIDADE COMO 
DIMENSÃO CONSTITUTIVA DA IGREJA 

 
 
I – Fundamentos bíblicos e teológicos da sinodalidade 
 
1. A sinodalidade na Sagrada Escritura 

• O Deus que caminha com o seu povo 

• O modelo do Concílio de Jerusalém (At 15) 

• O estilo sinodal de Jesus: escuta, caminho e mesa 
 
2. Koinonia e sinodalidade: categorias matriciais 

• A comunhão trinitária como fonte da vida da Igreja 

• Koinonia como matriz da participação e corresponsabilidade 

• A sinodalidade como forma histórica da comunhão 
 
II – A eclesiologia conciliar como fundamento da sinodalidade 
 
3. Lumen Gentium: o Povo de Deus e a comunhão de ministérios 

• Povo de Deus como categoria-chave (LG 9–12) 

• O ministério ordenado como serviço (LG 18–27) 

• Sacerdócio comum e ministério ordenado: distinção e 
complementaridade 

 
4. Os outros documentos conciliares e a visão sinodal 

• Gaudium et Spes: diálogo e leitura dos sinais dos tempos 

• Apostolicam Actuositatem: a corresponsabilidade dos leigos 

• Unitatis Redintegratio e Ad Gentes: ecumenismo e missão 
como processos sinodais 



10 

III – A sinodalidade como conversão eclesial 
 
5. Superar o clericalismo: a autoridade como serviço 

• O mal-entendido histórico sobre poder e autoridade 

• Diaconia como chave teológica do ministério ordenado 

• Consequências pastorais da reforma do exercício da 
autoridade 

 
6. Uma Igreja que escuta: sensus fidei e discernimento comunitário 

• Natureza teológica do sensus fidei 

• O discernimento espiritual como método sinodal 

• A escuta como estilo pastoral e evangelizador 
 
7. Estruturas sinodais ao serviço da comunhão 

• Conselhos pastorais, assembleias, processos consultivos 

• Papel dos leigos, mulheres, jovens e comunidades locais 

• O primado petrino e a colegialidade episcopal numa Igreja 
sinodal 

 
IV – O caminho da Igreja no século XXI 
 
8. Desafios culturais e pastorais à sinodalidade 
 
V – Iniciação à Sinodalidade 
 
Ficha 1 – Conversão sinodal - para reflexão pessoal 

Ficha 2 – Renovação da vida eclesial 

Ficha 3 – Reforma Pastoral 
 
Bibliografia Geral 
  



11 

I 
Fundamentos bíblicos e teológicos da sinodalidade 

 
 
1. A sinodalidade na Sagrada Escritura 

• O Deus que caminha com o seu povo 

• O modelo do Concílio de Jerusalém (At 15) 

• O estilo sinodal de Jesus: escuta, caminho e mesa 
 
A sinodalidade tem a sua primeira raiz na revelação bíblica de um Deus 
que não domina à distância, mas caminha com o seu povo. Desde o 
Êxodo, Deus manifesta-se como Aquele que “vai à frente” (Ex 13,21) e 
que educa Israel na travessia, fazendo da caminhada o lugar da sua 
pedagogia. A Aliança configura um povo convocado para escutar e 
responder; não uma massa passiva, mas uma comunidade 
corresponsável. 
 
O modelo paradigmático é o Concílio de Jerusalém (At 15), onde a 
comunidade, sob a ação do Espírito, dialoga, escuta e decide: 
“Pareceu bem ao Espírito Santo e a nós…”. A dinâmica sinodal está 
também presente no modo como Jesus forma os discípulos: 
chamando, enviando em missão conjunta (Lc 9-10) e confiando-lhes o 
cuidado recíproco (Mt 18,15-20). Esta estrutura fundamental, que se 
revela na escuta, no caminho partilhado e na reunião à mesa (cujos 
gestos de refeição são espaços de inclusão e revelação, antecipando 
a comunhão do Reino) torna-se o arquétipo bíblico da sinodalidade.   
 
A sinodalidade é, por isso, a continuação do estilo de Jesus, cuja 
autoridade se identifica com o serviço (Mc 10,42-45) e cuja missão se 
concretiza no “caminhar juntos” daqueles que escutam a sua voz (Jo 
10,27). 
  



12 

2. Koinonia e sinodalidade: categorias matriciais 

• A comunhão trinitária como fonte da vida da Igreja 

• Koinonia como matriz da participação e corresponsabilidade 

• A sinodalidade como forma histórica da comunhão 
 
A sinodalidade não designa um simples procedimento operativo, mas 
a forma peculiar pela qual a Igreja vive e opera. A Comissão Teológica 
Internacional, no documento A Sinodalidade na vida e na missão da 
Igreja (2018), afirma explicitamente: “O ensinamento da Escritura e da 
Tradição atesta que a sinodalidade é dimensão constitutiva da Igreja, 
que através dela a Igreja se manifesta e configura como Povo de Deus 
em caminho e assembleia convocada pelo Senhor ressuscitado”1. 
 
A sinodalidade radica assim na comunhão trinitária, fonte e forma da 
vida da Igreja. O Novo Testamento apresenta a salvação como 
participação na vida do Pai, do Filho e do Espírito (2 Cor 13,13). A 
unidade da Igreja não é uniformidade, mas comunhão de diversidades 
reconciliadas, refletindo a própria vida de Deus: unidade no Pai, 
diversidade dos dons do Espírito e a mediação histórica do Filho. Por 
isso, a sinodalidade não é estratégia pastoral, mas a tradução 
histórica da comunhão trinitária. Se Deus é comunhão em relação, a 
Igreja só pode existir como comunhão em caminho. 
 
A referida Comissão acrescenta ainda: “A sinodalidade, como 
dimensão constitutiva da Igreja, oferece-nos o quadro interpretativo 
mais adequado para compreender o próprio ministério hierárquico. (...) 
Jesus constituiu a Igreja pondo no seu vértice o Colégio Apostólico, no 
qual o apóstolo Pedro é a `Rocha´, aquele que deve confirmar os 
irmãos na fé. Mas nessa Igreja, aqueles que exercem a autoridade 
chamam-se `ministros´, pois, segundo o significado originário da 
palavra, são os menores entre todos”. 

 
1 Comissão Teológica Internacional, A Sinodalidade na Vida e na Missão da Igreja, 
42. 



13 

A dimensão hierárquica e a dimensão sinodal da Igreja só entram em 
conflito quando a koinonia (comunhão) dentro da Igreja se torna, de 
algum modo, precária. Das cerca de vinte vezes que o termo aparece 
no Novo Testamento, merece destaque esta expressão: “Eram 
assíduos ao ensinamento dos Apóstolos, à união fraterna, à fração do 
pão e às orações” (At 2,42). Esta é a descrição da primeira comunidade 
cristã, onde o ensinamento dos Apóstolos e a comunhão fraterna não 
se contradiziam, mas formavam a essência da própria comunidade. 
Comunhão hierárquica e sinodalidade completam-se no dinamismo 
da Trindade: o Pai chama, o Filho caminha connosco, o Espírito guia e 
anima a comunhão. Se a dimensão hierárquica garante a unidade da fé 
e da missão, a dimensão sinodal assegura a corresponsabilidade e a 
participação de todos os batizados. Ambas são inseparáveis, pois a 
Igreja é sacramento de comunhão, expressão histórica do amor 
trinitário. 
 
Se a Igreja é comunhão, a sinodalidade é a sua forma de expressão 
histórica. Koinonia é o princípio; sinodalidade é o método. A 
comunhão torna-se real quando o povo de Deus se reúne, escuta, 
discerne e age, conjuntamente, sob a guia do Espírito. 
A sinodalidade é, portanto, a tradução institucional, espiritual e 
pastoral da comunhão, visto que a estrutura processos de 
participação, supõe a escuta e a conversão e orienta a missão como 
ação comum. 
 
O Concílio Vaticano II apontou este caminho – “todos, segundo a sua 
função, participam na missão de Cristo” (LG 30) – mas a receção 
incompleta permitiu a persistência de modelos clericalistas que 
contradizem a koinonia. Hoje, a sinodalidade aparece como o 
caminho necessário para que a comunhão, fundamento da Igreja, se 
torne visível, credível e eficaz no mundo contemporâneo. 
 
“A sinodalidade é o caminhar juntos dos cristãos com Cristo e para o 
Reino de Deus, em união com toda a humanidade; orientada para a 
missão, implica o encontro em assembleia nos diversos níveis da vida 



14 

eclesial, a escuta recíproca, o diálogo, o discernimento comunitário, a 
formação de consensos como expressão da presença de Cristo no 
Espírito e a tomada de uma decisão em corresponsabilidade 
diferenciada. Nesta linha, compreendemos melhor o que significa que a 
sinodalidade é dimensão constitutiva da Igreja (CTI, n. 1). Em termos 
simples e sintéticos, pode dizer-se que a sinodalidade é um caminho de 
renovação espiritual e de reforma estrutural para tornar a Igreja mais 
participativa e missionária, isto é, para a tornar mais capaz de caminhar 
com cada homem e mulher irradiando a luz de Cristo” (DF 28). 
 
 

II 
A eclesiologia conciliar 

como fundamento da sinodalidade 
 
 
3. Lumen Gentium: o Povo de Deus e a comunhão de ministérios 

• Povo de Deus como categoria-chave (LG 9–12) 

• O ministério ordenado como serviço (LG 18–27) 

• Sacerdócio comum e ministério ordenado: distinção e 
complementaridade 

 
A grande viragem eclesiológica do Concílio Vaticano II consiste em 
situar a Igreja, antes de mais, na categoria Povo de Deus. Em Lumen 
Gentium 9, o Concílio descreve a Igreja como “um povo reunido na 
unidade do Pai, do Filho e do Espírito Santo”, sublinhando a sua raiz 
trinitária e histórica. Esta visão antecede qualquer consideração sobre 
estruturas ou ministérios: a identidade da Igreja nasce da igual 
dignidade baptismal (LG 10), pela qual todos participam no sacerdócio 
de Cristo e na sua missão profética e real. 
 
Mais à frente, no número 12 esta chave é desenvolvida, afirmando-se 
que o Espírito concede a todos os fiéis “uma unção” que os torna 
capazes de discernir e testemunhar o Evangelho. A partir dessa unção 



15 

comum, a Igreja cresce na escuta recíproca, no exercício dos carismas 
e na corresponsabilidade. A sinodalidade encontra aqui o seu 
fundamento conciliar: um povo chamado a caminhar unido, onde 
cada batizado tem voz, dom e responsabilidade na missão. 
 
A segunda parte central de Lumen Gentium apresenta o ministério 
ordenado não como poder acima do povo, mas como serviço à 
comunhão, descrevendo os bispos como sucessores dos apóstolos, 
constituídos para “pastorear o Povo de Deus” (LG 18). A autoridade 
pastoral só se compreende à luz da caridade (LG 24), destinada a 
edificar a unidade. Esta conceção inverte a lógica clericalista: a 
autoridade não deriva de superioridade sociológica, mas de uma 
diaconia, um serviço que tem por finalidade ordenar, promover e 
discernir os carismas do povo (LG 30). O ministério existe para que a 
comunhão seja fecunda e missionária. Assim, a sinodalidade não 
relativiza a hierarquia; revela a sua verdade mais profunda: a 
autoridade é participação no cuidado pastoral de Cristo, que guia 
servindo (Mc 10,42-45). 
 
A distinção clássica entre o sacerdócio comum dos fiéis e o 
sacerdócio ministerial “essencialmente distintos e não apenas em 
grau” acrescenta ainda que ambos estão “ordenados um ao outro”, 
pois participam de modo diverso no único sacerdócio de Cristo. Esta 
dupla afirmação – distinção ontológica e ordenação recíproca – 
impede tanto a clericalização dos leigos quanto a laicização dos 
ministros. O sacerdócio comum fundamenta a participação ativa de 
todos na missão; o ministério ordenado garante a unidade e o 
discernimento. A sinodalidade nasce desta relação circular: sem o 
ministério, a comunhão dispersa-se; sem a participação do povo, a 
autoridade torna-se autorreferencial. 
 
Sendo a Igreja, antes de tudo, Povo de Deus, o ministério ordenado é 
serviço à comunhão e ambos os sacerdócios, comum e ministerial, 
são complementares na única missão. Daqui decorre que a Igreja, 



16 

sendo comunhão, é constitutivamente sinodal: só pode viver e decidir 
em corresponsabilidade, sob a orientação do Espírito. 
 
“Numa Igreja sinodal, a competência decisória do Bispo, do Colégio 
Episcopal e do Bispo de Roma é inalienável, porque radicada na 
estrutura hierárquica da Igreja instituída por Cristo, ao serviço da 
unidade e do respeito pela legítima diversidade (LG 13). No entanto, 
não é incondicional: uma orientação que surja no processo consultivo 
como resultado de um correto discernimento, especialmente se 
levado a cabo pelos órgãos participativos, não pode ser ignorada. Uma 
oposição entre consulta e deliberação é, portanto, inadequada: na 
Igreja, a deliberação realiza-se com a ajuda de todos, nunca sem que 
a autoridade pastoral decida em virtude do seu ofício. É por isso que a 
fórmula recorrente no Código de Direito Canónico, que fala de voto 
“meramente consultivo” (tantum consultivum), deve ser reavaliada 
para eliminar possíveis ambiguidades. Mostra-se, assim, oportuna 
uma revisão das normas canónicas em chave sinodal, que clarifique 
tanto a distinção como a articulação entre consultivo e deliberativo, e 
esclareça as responsabilidades de quem participa nos processos de 
decisão nas suas várias funções” (DF 92). 
 
 
4. Os outros documentos conciliares e a visão sinodal 

• Gaudium et Spes: diálogo e leitura dos sinais dos tempos 

• Apostolicam Actuositatem: a corresponsabilidade dos leigos 

• Unitatis Redintegratio e Ad Gentes: ecumenismo e missão 
como processos sinodais 

 
A constituição pastoral Gaudium et Spes inaugura um modo sinodal 
de a Igreja se relacionar com o mundo, pautado pelo diálogo e pelo 
discernimento comunitário. Ao afirmar que “as alegrias e as 
esperanças, as tristezas e as angústias dos homens de hoje” são 
também as da Igreja, o documento promove uma atitude de escuta e 
abertura às realidades humanas. 



17 

A expressão “ler os sinais dos tempos” traduz um processo de 
discernimento feito em conjunto – povo de Deus, pastores e 
especialistas – para identificar como o Espírito conduz a Igreja na 
história. Esta metodologia é intrinsecamente sinodal, visto que supõe 
participação, diálogo e abertura ao outro. 
 
O próprio Decreto Conciliar sobre o apostolado dos leigos – 
Apostolicam Actuositatem – explicita que todos os batizados 
participam na missão da Igreja e não apenas o clero. A vocação e o 
apostolado dos leigos são entendidos não como mera colaboração, 
mas como corresponsabilidade derivada do Batismo e da 
Confirmação. 
 
Esta visão reforça a sinodalidade ao afirmar que a missão e o 
discernimento evangelizador não pertencem somente à hierarquia, 
mas envolvem todas as vocações e carismas presentes no Povo de 
Deus. Portanto, fica fundamentada a participação efetiva dos leigos 
nos conselhos pastorais, nos processos consultivos e nas iniciativas 
missionárias. 
 
Por outro lado, o decreto Unitatis Redintegratio entende o 
ecumenismo como um caminho de conversão e de diálogo, no qual a 
Igreja caminha com outras comunidades cristãs. Esse processo é 
sinodal porque exige escuta mútua, reconhecimento de dons e passos 
conjuntos rumo à unidade. 
 
Assim, o ecumenismo e a missão tornam-se também expressões 
concretas da sinodalidade: caminhar juntos, discernir juntos e servir 
juntos. 
 
“Contemplando o Ressuscitado, recordamos que “fomos batizados na 
sua morte” (Rm 6,3). Vimos os sinais das suas feridas, transfiguradas 
por uma nova vida, mas gravadas para sempre na sua humanidade. 
Estas feridas continuam a sangrar no corpo de tantos irmãos e irmãs, 
também por causa das nossas culpas. Fixar o olhar no Senhor não 



18 

afasta dos dramas da história, mas abre os olhos para reconhecer o 
sofrimento que nos rodeia e nos atravessa: os rostos das crianças 
aterrorizadas pela guerra, o choro das mães, os sonhos desfeitos de 
tantos jovens, os refugiados que enfrentam viagens terríveis, as vítimas 
das alterações climáticas e das injustiças sociais. O seu sofrimento 
ressoou no meio de nós não só através dos meios de comunicação 
social, mas também nas vozes de muitos, pessoalmente envolvidos 
com as suas famílias e povos nestes trágicos acontecimentos” (DF 2). 
 
No documento final lê-se ainda: “Cada batizado é convocado para ser 
protagonista da missão, porque todos somos discípulos missionários” 
(CTI 53). O caminho sinodal orienta-nos, assim, para uma unidade 
plena e visível dos cristãos, como testemunharam, com a sua 
presença, os delegados das outras tradições cristãs. A unidade 
fermenta silenciosamente no seio da Santa Igreja de Deus: é profecia 
de unidade para todo o mundo” (DF 4). 
 
“Praticado com humildade, o estilo sinodal pode fazer da Igreja uma 
voz profética no mundo de hoje. A Igreja sinodal é como um estandarte 
erguido entre as nações”2.  
 
Vivemos numa época marcada pelo aumento das desigualdades, pela 
crescente desilusão com os modelos tradicionais de governação, pelo 
desencanto com o funcionamento da democracia, pelo aumento das 
tendências autocráticas e ditatoriais, pelo predomínio do modelo de 
mercado sem ter em conta a vulnerabilidade das pessoas e da criação 
e pela tentação de resolver os conflitos através da força e não do 
diálogo. Práticas autênticas de sinodalidade permitem aos cristãos 
desenvolver uma cultura capaz de profecia crítica face ao pensamento 
dominante e, assim, oferecer um contributo peculiar na procura de 
respostas a muitos dos desafios que as sociedades contemporâneas 
devem enfrentar e na construção do bem comum” (DF 47). 

 
2 Francisco, Discurso por ocasião da comemoração do 50.º aniversário da 
instituição do Sínodo dos Bispos, 17 de outubro de 2015. 



19 

III 
A sinodalidade como conversão eclesial 

 
 
5. Superar o clericalismo: a autoridade como serviço 

• O mal-entendido histórico sobre poder e autoridade 

• Diaconia como chave teológica do ministério ordenado 

• Consequências pastorais da reforma do exercício da 
autoridade 

 
No Documento Final do Sínodo, a reflexão sobre o clericalismo e a 
autoridade como serviço está inscrita numa compreensão bíblica e 
eclesiológica da missão cristã. O texto apresenta “a vida da Igreja 
como um caminho de comunhão, participação e missão”, 
inaugurando uma leitura cristã da autoridade que se afasta de 
modelos meramente funcionais ou de poder. 
 
Reconhece, por outro lado, que o exercício da autoridade pode ter sido 
historicamente interpretado de modo inadequado, confundindo poder 
com serviço e distanciando-se da lógica evangélica do Senhor que veio 
não para ser servido, mas para servir. Nessa linha, o texto exorta a 
Igreja a discernir ministérios e serviços “num espírito de serviço, com 
transparência e corresponsabilidade”, para que a autoridade “seja 
realmente percebida como dom para o bem-comum da comunidade” 
(DF 80). 
 
Ligado a este aspeto está o reconhecimento de que a diaconia é a 
chave teológica que orienta o ministério ordenado e todo o ministério 
eclesial. O Documento Final do Sínodo reafirma, que todos os 
membros do Povo de Deus, em virtude do Batismo, são chamados à 
missão e à participação ativa na vida da Igreja, de modo que a 
autoridade e a liderança não sejam monopolizadas por uma pequena 
parte da comunidade, mas vividas como partilha de dons para a 
edificação do Corpo de Cristo (DF 80 e 123). 



20 

A crise dos modelos hierárquicos fechados, a necessidade de maior 
transparência, a valorização dos carismas e a urgência missionária 
levaram a Igreja a redescobrir a sinodalidade como forma concreta de 
viver a eclesiologia do Vaticano II. Assim, a sinodalidade aparece não 
como inovação externa, mas como o desdobramento coerente da 
visão conciliar de Igreja: participativa, missionária, atenta aos sinais 
dos tempos e comprometida com a corresponsabilidade de todos os 
batizados. 
 
Desta forma são descritas as consequências pastorais claras da 
reforma do exercício da autoridade: uma Igreja em que a participação 
de todos os batizados é valorizada, as estruturas de decisão tornam-
se mais transparentes e responsáveis e a missão é vivida em saída, ao 
encontro do outro em escuta e diálogo. O texto convida as 
comunidades locais a implementar uma metodologia sinodal de 
consulta e discernimento, em que a corresponsabilidade não seja 
apenas um ideal, mas uma prática concreta, “identificando caminhos 
concretos e percursos de formação para realizar uma conversão 
sinodal palpável” (DF 120 e 122). 
 
 
6. Uma Igreja que escuta: sensus fidei e discernimento comunitário 

• Natureza teológica do sensus fidei 

• O discernimento espiritual como método sinodal 

• A escuta como estilo pastoral e evangelizador 
 
No Documento Final da XVI Assembleia Geral Ordinária do Sínodo dos 
Bispos, a Igreja é apresentada como uma comunidade que escuta e 
discerne em conjunto, reconhecendo no sensus fidei e no 
discernimento comunitário dois elementos essenciais para viver a 
sinodalidade como caminho de vida e missão.  
 
O sensus fidei aparece como princípio teológico que garante que a 
participação dos fiéis não se reduz a opiniões particulares, mas 



21 

exprime um reconhecimento profundo da verdade do Evangelho sob a 
ação do Espírito Santo. “Graças à unção do Espírito Santo recebida no 
Batismo… todos os crentes possuem um instinto para a verdade do 
Evangelho, chamado sensus fidei” (DF 22). 
 
O sensus fidei é definido como participação espiritual que permite ao 
Povo de Deus “captar intuitivamente o que é conforme à verdade da 
Revelação na comunhão da Igreja” (DF 122). 
 
Esta formulação sublinha a natureza dual do sensus fidei: enquanto 
dom recebido no Batismo, coloca todo o Povo de Deus em escuta ativa 
da ação do Espírito, alimentando-se da Tradição e da fé apostólica, 
mas em íntima relação com o discernimento pastoral. Assim, o sensus 
fidei não é um simples sentir ou opinião individual, mas uma 
participação do Povo de Deus na vida da Igreja que contribui para o 
reconhecimento comunitário da vontade de Deus.  
 
O discernimento comunitário é apresentado no documento como o 
método essencial da sinodalidade, um estilo que supera a simples 
consulta para instaurar um processo de “escutar juntos” sob a ação 
do Espírito. O próprio texto afirma que o discernimento se apoia na 
tradição apostólica iluminada pelo Espírito, para que o Povo de Deus 
possa “discernir os verdadeiros sinais da presença e da vontade de 
Deus” nos acontecimentos, nas necessidades e nos desejos 
partilhados pela comunidade, integrando todos os dons que o Espírito 
concede. Neste processo, o discernimento espiritual não é uma soma 
de opiniões, mas a procura conjunta da vontade de Deus, em diálogo 
com as Escrituras, a Tradição e o contexto histórico da comunidade.  
 
A dinâmica sinodal exige, portanto, disposições interiores de 
liberdade, oração e abertura recíproca, tornando o discernimento um 
exercício espiritual que envolve toda a comunidade batismal, guiada 
pelo Espírito e em comunhão com os Pastores.  
 



22 

Este estilo de escuta é indicado como condição para que a Igreja seja 
“uma casa e família de Deus”, mais próxima das pessoas e relacional, 
superando modelos de autoridade meramente funcional ou 
hierárquica. A escuta envolve não apenas a receção de vozes diversas 
dentro da comunidade, mas também a capacidade de ouvir as 
necessidades e os clamores do mundo, em particular dos pobres e 
marginalizados.  
 
No contexto sinodal, a escuta converte-se em condição para a 
conversão pastoral e missão viva: uma Igreja que escuta aprende a 
traduzir a sua fé em gestos concretos de acolhimento, cuidado e 
anúncio do Evangelho, numa dinâmica em que a escuta alimenta o 
discernimento e o discernimento fortalece o compromisso 
missionário. 
 
 
7. Estruturas sinodais ao serviço da comunhão 

• Conselhos pastorais, assembleias, processos consultivos 

• Papel dos leigos, mulheres, jovens e comunidades locais 

• O primado petrino e a colegialidade episcopal numa Igreja 
sinodal 

 
O Documento Final do Sínodo afirma, logo na sua introdução, que o 
caminho sinodal “foi marcado… pela escuta do Povo de Deus e pelo 
discernimento dos Pastores” e que, ao deixar-se iluminar pelo Espírito 
Santo, a Igreja foi chamada a “identificar os passos a dar para viver a 
comunhão, realizar a participação e promover a missão que Jesus 
Cristo lhe confiou”3. 
 
Neste quadro, o documento sublinha que a sinodalidade articula-se 
tanto nas experiências espirituais da comunidade cristã como em 
estruturas ao serviço da comunhão e da participação. Refere-se 
explicitamente que o Sínodo pede às Igrejas locais que “continuem o 

 
3 Nota de acompanhamento do Papa Francisco do Documento Final, nº 1-2. 



23 

seu caminho quotidiano com uma metodologia sinodal de consulta e 
discernimento, identificando caminhos concretos e percursos de 
formação para realizar uma conversão sinodal palpável nas várias 
realidades eclesiais” (DF 9). Estas estruturas – conselhos, 
assembleias sinodais, mecanismos consultivos e organismos de 
participação – não são instrumentos meramente administrativos, mas 
espaços concretos nos quais se realiza a escuta recíproca, o 
discernimento comunitário e a busca conjunta da vontade de Deus. O 
texto reforça que “deverá também ser prevista uma avaliação dos 
progressos realizados em termos de sinodalidade e de participação de 
todos os batizados na vida da Igreja” (DF 9), demostrando como estes 
organismos devem integrar a participação de todos os fiéis nos 
processos decisórios e pastorais.  
 
A participação dos leigos, das mulheres e dos jovens recebe atenção 
particular no desenvolvimento sinodal. O documento, ao explicitar a 
identidade batismal comum, afirma que “todo o Povo de Deus é o 
sujeito do anúncio do Evangelho. Nele, cada batizado é convocado 
para ser protagonista da missão, porque todos somos discípulos 
missionários” (DF 4). Tal afirmação é a base teológica para a 
valorização dos diversos carismas e ministérios no corpo eclesial (DF 
36), encorajando a participação ativa de homens e mulheres, de 
diferentes idades e condições, no discernimento e na missão 
evangelizadora. O processo sinodal evidenciou a aspiração a alargar 
as possibilidades de participação e corresponsabilidade diferenciada 
de todos os batizados (DF 36) o que inclui um reconhecimento 
explícito da necessidade de superar resistências que limitam a 
participação plena de homens e mulheres, das diversas gerações e 
dos jovens nas decisões e ministérios da Igreja. Embora o documento 
não apresente uma lista normativa de cargos ou funções, a sua 
eclesiologia enfatiza que a sinodalidade implica a participação 
concreta dos diversos membros do Povo de Deus nos conselhos e 
estratégias pastorais, o que constitui uma base sólida para ampliar o 
envolvimento de leigos, mulheres e jovens em estruturas consultivas, 
de liderança pastoral e de missão.  



24 

No plano da organização das comunidades locais, o Sínodo sublinha 
que a sinodalidade deve tornar-se “palpável nas várias realidades 
eclesiais (paróquias, institutos de vida consagrada… dioceses, 
conferências episcopais, agrupamentos de igrejas…)” (DF 9). Esta 
indicação revela que o Documento Final não se limita a propor 
princípios abstratos, mas aponta para formas concretas de aplicação 
nas estruturas eclesiais de base, onde a corresponsabilidade de todos 
na missão da Igreja pode ser efetivada através de assembleias, 
conselhos e processos de discernimento comunitário.  
 
Quanto à relação entre o primado petrino e a colegialidade episcopal 
numa Igreja sinodal, o documento explicita, na sua Nota de 
Acompanhamento assinada pelo Papa Francisco, que o texto “faz 
parte do Magistério ordinário do Sucessor de Pedro… e, como tal, peço 
que seja acolhido”4. Esta afirmação situa o exercício do primado 
petrino dentro de uma dinâmica sinodal: ao aprovar o Documento 
Final e ao convidar toda a Igreja à sua implementação, o Papa cumpre 
o seu papel de garantir a unidade da Igreja universal, enquanto 
caminha em comunhão com os bispos e com o Povo de Deus. O texto 
também afirma que “a sinodalidade oferece o quadro interpretativo 
mais adequado para compreender o próprio ministério hierárquico” 
(DF 33), sublinhando que o exercício da autoridade episcopal, 
incluindo a comunhão colegial dos bispos em relação ao Sucessor de 
Pedro, deve ser interpretado à luz da sinodalidade, como um serviço à 
comunhão e à missão da Igreja.  
 
Deste modo, o Documento Final do Sínodo sugere que as estruturas 
sinodais, a participação ativa dos batizados e a harmonia entre 
primado e colegialidade sejam vividas como expressão concreta da 
missão da Igreja em todos os seus níveis, permitindo que a Igreja seja 
mais participativa e aberta à ação do Espírito Santo na escuta de todos 
os seus membros.  
  

 
4 Nota de acompanhamento do Papa Francisco do Documento Final, 1. 



25 

IV 
O caminho da Igreja no século XXI 

 
8. Desafios culturais e pastorais à sinodalidade 
 
O Documento Final do Sínodo de 2024 apresenta a sinodalidade como 
uma resposta pastoral e eclesial a um mundo em mudança, marcado 
pela globalização, pela crise das instituições e pela diversidade de 
valores (DF 1-2). A Igreja é chamada a escutar, discernir e caminhar 
junto de todos, reconhecendo que o individualismo e a fragmentação 
social desafiam as estruturas e práticas tradicionais. Nesse contexto, 
a sinodalidade não é um mero método, mas um estilo de vida eclesial 
que promove a comunhão e a participação efetiva, como já se referiu. 
O papel das novas gerações emerge como crucial para a vitalidade da 
Igreja. Os jovens, embora críticos, oferecem perspetivas de 
compromisso e participação, particularmente, em questões de justiça 
social e cuidado com a criação (DF 4). O texto enfatiza que a sua 
participação não deve ser simbólica, mas integrada em processos de 
discernimento comunitário. 
 
Ao mesmo tempo, a sinodalidade implica enfrentar as tensões entre 
tradição e inovação. O Documento Final lembra que a conversão 
sinodal deve ser fiel à Tradição, mas aberta a formas renovadas de 
participação e ação pastoral (DF 9 e 33). Esta dinâmica exige um 
discernimento comunitário contínuo, equilibrando a fidelidade à fé e a 
criatividade pastoral, de modo que a Igreja se torne capaz de dialogar 
com os desafios culturais contemporâneos sem perder a sua 
identidade cristã. 
 
Em síntese, o Documento Final mostra que a sinodalidade é uma 
resposta à crise cultural, um espaço de escuta intergeracional e um 
horizonte de equilíbrio entre tradição e inovação. Ela convida a Igreja a 
caminhar de forma corresponsável, acolhendo a diversidade de vozes, 
especialmente das novas gerações, e integrando inovação e fidelidade 
para viver a missão no mundo atual. 



26 

V 
Iniciação à Sinodalidade 

 
 
A sinodalidade, conforme se afirma no Documento Final do Sínodo, 
pede uma profunda conversão pessoal e comunitária. 
 
Em segundo lugar, exige disponibilidade para que, com criatividade, se 
possam ensaiar novas experiências marcadas pelo estilo sinodal que 
possam apresentar um novo rosto da Igreja. 
 
Finalmente, é preciso ousar novas estruturas, que reflitam e ajam de 
forma sinodal. A isto se chama conversão sinodal, renovação eclesial 
em chave sinodal e reforma das estruturas. 
 
Esta abordagem torna a sinodalidade não apenas uma meta 
organizativa, mas uma experiência transformadora da vida da Igreja, 
capaz de responder aos desafios culturais, sociais e pastorais do 
nosso tempo, tornando a missão da Igreja mais próxima, participativa 
e eficaz. 
 
Por isso, apresentamos três propostas para reflexão e estudo.  
  



27 

Ficha 1 

Conversão sinodal (para reflexão pessoal) 
 
 
Esta primeira ficha está pensada para um momento de reflexão 
pessoal, permitindo aprofundar os conceitos teológico-pastorais 
desenvolvidos neste subsídio, a partir da escuta da realidade, da 
Palavra de Deus e dos documentos da Igreja. Serve, por isso, para 
discernirmos o que precisamos de alterar na nossa mentalidade, 
como podemos vencer resistências interiores, que falsas ideias 
devemos abandonar e que dons devemos partilhar. 
 
Oração: Vinde Espírito Santo 
Vinde, Espírito Santo, enchei os corações dos vossos fiéis e acendei 
neles o fogo do Vosso Amor. Enviai o Vosso Espírito e tudo será criado 
e renovareis a face da terra. 
 
 
Primeira reflexão sobre a minha vida (diagnóstico) 

• Como são tomadas as decisões na minha família e à minha volta? 

• Estou disposto a ouvir as opiniões dos outros? 

• Sou capaz de tomar decisões partilhadas ou tenho a tendência 
para impor a minha vontade? 

• Que abertura tenho para mudar a minha posição? 

• Como reajo quando as minhas opiniões são diferentes das dos 
demais? 

• Como reajo perante a novidade? 
  



28 

Uma Leitura: 
“A Igreja existe para evangelizar… A conversão pessoal é necessária 
para que possamos anunciar Cristo de maneira autêntica” (EG 3). 
 
 
Perguntas para uma conversão à sinodalidade: 

• Como posso estimular a minha capacidade de escuta na família e 
na comunidade? 

• Como posso ajudar o espírito de participação na vida da Igreja? 
Que resistências internas devo vencer? 

• Que recursos posso colocar ao serviço da Igreja para que a minha 
comunidade usufrua dos meus dons e possamos caminhar 
juntos? 

 
 
Oração final 
  



29 

Ficha 2 

Renovação da vida eclesial 
 
 
Com esta ficha, lançamos o desafio a uma reflexão sobre a vida da 
comunidade que pode ser desenvolvida num grupo, num serviço ou 
num conselho pastoral. O objetivo é identificar um problema e 
perceber como é que foi resolvido ou pode vir a ser resolvido. 
 
 
Identificação de desafios (diagnóstico) 

• Que dificuldades ou problemas atuais existem na vida da 
comunidade (por exemplo: falta de participação, 
desentendimentos, indiferença perante os necessitados)? 

• A que se deve essa falta de compromisso dos elementos batizados 
da comunidade: não participam porque não têm disponibilidade 
ou não participam porque não lhes é dada a oportunidade? 

• Como lidamos com a indiferença dos membros da comunidade? 

• Quando existe um problema na comunidade, como o resolvemos: 
é apenas o sacerdote ou todos participam, contribuindo para a sua 
resolução? 

• Os problemas afetam a união da comunidade e o testemunho 
cristão de cada membro? 

• Que experiências tidas na comunidade devemos valorizar por já 
traduzirem este espírito sinodal? 

• Quais as áreas pastorais onde se verificam mais conflitos? 

• A nossa Igreja é capaz de sair à procura dos indiferentes? 
  



30 

Uma Leitura:  
“A comunidade cristã deve ser um espaço de acolhimento, de escuta 
e de misericórdia. Cada comunidade precisa de se converter 
continuamente, não se contentando com a rotina, mas procurando 
renovar-se na missão de anunciar o Evangelho e de servir os pobres e 
necessitados” (EG 127). 
 
 
Perguntas para um modelo eclesiológico sinodal: 

• Que mudanças concretas pode cada um ou o grupo adotar para 
promover a reconciliação, a colaboração e o crescimento na fé? 

• Que passos práticos podemos assumir juntos para que a 
comunidade se torne mais acolhedora, participativa e coerente 
com o Evangelho? 

• Que caminhos podem ser trilhados para os ultrapassar? 

• Que estratégias devemos adotar para ir ao encontro dos que estão 
afastados ou indiferentes? 

• Que alterações devemos fazer para que todos se sintam parte da 
família que é a Igreja e corresponsáveis na participação e missão? 

 
 
Oração final 
 
  



31 

Ficha 3 
Reforma Pastoral 

 
 
À luz do caminho sinodal que a Igreja universal está a percorrer, 
reconhecemos a urgência de promover uma participação mais ampla 
e efetiva de todo o Povo de Deus nos processos de discernimento, 
decisão e missão. Muitas das responsabilidades da vida diocesana e 
paroquial não dependem do Sacramento da Ordem e, por isso, podem 
e devem ser assumidas também por fiéis leigos, homens e mulheres, 
assim como por consagrados e consagradas. É fundamental garantir 
um acesso real a funções de responsabilidade e liderança nos 
diversos organismos e serviços pastorais, para que a riqueza dos 
carismas presentes no nosso povo se torne plenamente fecunda para 
a missão da Igreja. Esta visão exigirá, inevitavelmente, reformas 
pastorais e estruturais. 
 
O diagnóstico das estruturas … 
 
Uma Leitura (sugestão de excertos): 
Convidamos à leitura e ao discernimento a partir do Documento Final 
do Sínodo de 2024. Escolha um dos seguintes núcleos temáticos para 
ler, individualmente ou em grupo, e procure o excerto que mais ressoa 
na sua realidade: 
 
 
Opção A: Estruturas e Governação (DF 70 a 88) 

• Ideal para: Membros de conselhos, líderes de grupos e equipas de 
coordenação. 

 
 
Opção B: Sinodalidade para a Missão (DF 100 a 110) 

• Ideal para: Agentes de pastoral, grupos de evangelização e reflexão 
social. 



32 

Sugestão de Dinâmica: 

Após a leitura livre de um destes números, partilhe com o grupo: 

“Qual foi a frase ou a ideia que mais me interpelou para a reforma 
da nossa comunidade?” 
 
 
Questões para uma reforma Pastoral: 

• Que passos concretos devemos dar para crescer como 
comunidade verdadeiramente sinodal? 

• Que resistências, medos ou obstáculos precisam de ser 
enfrentados? 

• Quais as áreas pastorais prioritárias que carecem de uma 
conversão sinodal? 

 
 
Oração final 
  



33 

ENCONTRO SINODAL EM PEQUENOS GRUPOS 

Método da conversação no Espírito 
[descrição simplificada] 

 

PREPARAÇÃO 

• Escolher um moderador (para moderar o tempo e o uso da palavra de 
cada um) e um secretário (para registar apenas aquilo que se quer 
partilhar em plenário, se for o caso). 

• Todo o processo deve decorrer em oração, silêncio e partilha, sempre 
na escuta do Espírito e na escuta uns dos outros… 

• Este esquema está preparado para grupos de 8 pessoas cada. 
 

ORAÇÃO PELO SÍNODO 
• Rezar a Oração pelo Sínodo “Adsumus Sancte Spiritus”. 

 

QUESTÃO PARA ESCUTA, DISCERNIMENTO E PROPOSTA 

• Que Igreja somos chamados a ser a partir da conversão no 
Espírito? [questão apenas como exemplo…] 

 

PRIMEIRA RONDA 

• Todos intervêm, cada um por sua vez e com a mesma duração uns dos 
outros [máximo de 2 minutos cada pessoa], para partilhar o fruto da 
oração, em relação à pergunta ou tema de reflexão. 

• Nesta ronda, não há discussão e todos os participantes simplesmente 
escutam com profundidade cada pessoa e prestam atenção à forma 
como o Espírito Santo se move dentro de si mesmos, na pessoa que 
fala e no grupo como um todo. 

• Segue-se um tempo de silêncio para registar os movimentos interiores 
de cada um [3 minutos]. 

• Em suma, esta primeira ronda deve ocupar cerca de 25 minutos no 
máximo: 22 para partilha-escuta de cada um e 3 para silêncio. 



34 

SEGUNDA RONDA 

• Os participantes partilham (um de cada vez e sem se interromperem) 
o que mais os impressionou na primeira ronda e que moções sentiu 
durante o tempo de silêncio [máximo de 2 minutos cada pessoa]. 

• Também pode haver algum diálogo, mantendo, porém, a mesma 
atenção espiritual. 

• Depois deste momento segue-se, uma vez mais, um tempo de silêncio 
[3 minutos]. 

➢ Em suma, esta primeira ronda deve ocupar cerca de 25 minutos no 
máximo: 22 para partilha-escuta de cada um e 3 para silêncio. 

 

TERCEIRA RONDA 

• Os participantes refletem sobre o que parece ter mais repercussão na 
conversação e o que lhes tocou mais profundamente, sugerindo 
moções espirituais. 

• É possível verificar que se aprendeu coisas novas e também que há 
questões que ficaram por resolver. 

• O momento de diálogo pode terminar com algumas orações 
espontâneas de gratidão. 

• Os participantes devem decidir sobre aquilo que desejam comunicar e 
apresentar como síntese no plenário: partilhar 2 propostas e 
apresentar 5 por escrito. O secretário anotará apenas os pontos que 
vão ser apresentados em plenário de modo sintético. 

➢ Esta ronda pode durar cerca de 30 minutos. 
 

RONDA FINAL E ORAÇÃO 
• Breve avaliação e oração final 

 
 

O Sínodo não é uma questão de moda, 

mas um modo de ser Igreja! 



35 

ORAÇÃO PELO SÍNODO 

Adsumus Sancte Spiritus 
 
 

Eis-nos aqui, diante de Vós, Espírito Santo! 
Eis-nos aqui, reunidos em vosso nome! 
 
Só a Vós temos por Guia: 
vinde a nós, ficai connosco, 
e dignai-vos habitar em nossos corações. 
Ensinai-nos o rumo a seguir 
e como caminhar juntos até à meta. 
 
Nós somos débeis e pecadores: 
não permitais que sejamos causadores da desordem; 
que a ignorância não nos desvie do caminho, 
nem as simpatias humanas ou o preconceito 
nos tornem parciais. 
 
Que sejamos um em Vós, 
caminhando juntos para a vida eterna, 
sem jamais nos afastarmos da verdade e da justiça. 
 
Nós vo-lo pedimos 
a Vós, que agis sempre em toda a parte, 
em comunhão com o Pai e o Filho, 
pelos séculos dos séculos. 
Amen. 
  



36 

 
 


